
​60​​| Dharma For Life Echoes, V.2, Jan. 2026​

​पुरुषार्थ चतुष्टय​

​डॉ० उमेश चंद्र त्रिपाठी​​1​

​Abstract (सारांश)​

​सनातन​​संस्कृ ति​​में​​‘पुरुषार्थ’​​मानव​​जीवन​​के ​​उद्देश्य​​और​​दिशा​​का​​प्रतिपादन​​करता​​है।​

​यह​ ​के वल​ ​भौतिक​ ​सुख-सुविधाओं​ ​की​ ​प्राप्ति​ ​तक​ ​सीमित​ ​न​ ​होकर​ ​व्यक्ति​ ​के ​ ​संपूर्ण​

​जीवन-व्यवहार,​ ​आचार​ ​तथा​ ​सामाजिक​ ​उत्तरदायित्व​ ​से​ ​जुड़ा​ ​हुआ​ ​है।​ ​धर्म,​ ​अर्थ,​ ​काम​

​और​​मोक्ष—इन​​चार​​पुरुषार्थों​​के ​​माध्यम​​से​​मानव​​जीवन​​की​​पूर्णता​​प्राप्त​​होती​​है।​​प्रस्तुत​

​लेख​ ​में​ ​पुरुषार्थ​ ​की​ ​दार्शनिक,​ ​शास्त्रीय​ ​तथा​ ​साहित्यिक​ ​अवधारणा​​का​​विश्लेषण​​किया​

​गया​ ​है,​ ​जिसमें​ ​प्राचीन​ ​ग्रंथों,​ ​महाकाव्यों​ ​तथा​ ​आधुनिक​ ​विचारकों​ ​के ​ ​दृष्टिकोण​ ​को​

​समाहित किया गया है।​

​Keywords (मुख्य शब्द)​

​पुरुषार्थ, पुरुषार्थ चतुष्ठ्य, धर्म, अर्थ, काम, मोक्ष, सनातन संस्कृ ति, भारतीय दर्शन​

​1.Introduction (परिचय)​

​पुरुषार्थ​​का​​शाब्दिक​​अर्थ​​है—‘पुरुष​​द्वारा​​किया​​गया​​सही​​दिशा​​में​​अर्थपूर्ण​​प्रयास’।​​यहाँ​

​‘पुरुष’​ ​का​ ​आशय​ ​के वल​ ​शारीरिक​ ​मनुष्य​ ​से​ ​नहीं ,​ ​बल्कि​ ​विवेक-संपन्न​ ​मानव​ ​से​ ​है​ ​|​

​भारतीय​​दर्शन​​परंपरा​​में​​चार्वाक​​दर्शन​​को​​छोड़कर​​प्रायः ​​सभी​​दर्शनों​​ने​​पुरुषार्थ​​चतुष्ठ्य​

​को​ ​स्वीकार​ ​किया​ ​है।​ ​चार्वाक​ ​दर्शन​ ​के वल​ ​अर्थ​ ​और​ ​काम​ ​को​ ​ही​ ​पुरुषार्थ​ ​मानता​ ​है,​

​अर्थात्​ ​यह​ ​‘पुरुषार्थ-द्वय’​ ​का​ ​समर्थक​ ​है।​ ​नास्तिक​ ​दर्शन​​होने​​के ​​कारण​​धर्म​​और​​मोक्ष​

​उसके  विवेच्य विषय नहीं  हैं।​

​1​ ​कें द्रीय विद्यालय, मोतिहारी (से०नि०)​



​61​​ | पुरुषार्थ चतुष्टय​

​महाभारत,​ ​रामायण,​ ​गीता,​ ​उपनिषद् ​ ​तथा​

​कामसूत्र​ ​जैसे​ ​प्राचीन​ ​ग्रंथों​ ​में​ ​पुरुषार्थ​ ​की​

​महत्ता​​का​​प्रतिपादन​​मिलता​​है।​​वेदव्यास​​के ​

​अनुसार​ ​पुरुषार्थ​ ​और​ ​दैव​ ​के ​ ​संयोग​ ​से​ ​ही​

​सफलता​ ​प्राप्त​ ​होती​ ​है:​ ​“​​क्षेत्रं​ ​पुरुषकारस्तु​

​दैवं​ ​बीजमुदाहृतम्।​ ​क्षेत्रबीजसमायोगात्​ ​तत:​ ​सत्यं​ ​समृद्धयते।"​ ​2​ ​महर्षि​ ​वेदव्यास​

​व्यावहारिक​ ​जीवन​ ​में​ ​भी​ ​पुरुषार्थ​ ​के ​ ​महत्व​​को​​स्वीकार​​करते​​हैं​​:​​"कृ तं​​मे​​दक्षिणे​​हस्ते​

​जयो​ ​मे​ ​सव्य​ ​आहितः ।"​ ​उनके ​ ​दाहिने​ ​हाथ​ ​में​ ​पुरुषार्थ​ ​और​ ​बायें​ ​में​ ​सफलता​ ​होती​ ​थी।​

​उनकी दृष्टि में संकट की घड़ी में यथोचित निर्णय लेने वाला ही सच्चा पुरुषार्थी है।​

​योगवाशिष्ठ​ ​के ​ ​अनुसार​ ​शास्त्रानुसार​ ​चित्त-विचरण​ ​ही​ ​सज्जन​ ​पुरुष​​का​​पुरुषार्थ​​है।​​यदि​

​जीवन​ ​में​ ​पुरुषार्थ​ ​है​ ​तो​ ​संपन्नता​ ​बनी​ ​रहती​ ​है​ ​और​ ​दरिद्रता​ ​द्वार​ ​से​ ​लौट​ ​जाती​ ​है।​

​पुरुषैर्थ्यते​ ​इति​ ​पुरुषार्थः ​ ​-​ ​महर्षि​ ​मनु​ ​|​ ​शंकराचार्य​ ​का​​मत​​है​​कि​​पुरुषार्थ-विहीन​​व्यक्ति​

​धन,​​मित्र,​​ऐश्वर्य​​और​​कु ल​​होते​​हुए​​भी​​उनसे​​वंचित​​रह​​जाता​​है।​​जीवन​​लक्ष्य​​की​​पूर्णता​​के ​

​लिए​ ​मनसा,वाचा,कर्मणा​ ​अपनी​ ​समस्त​ ​सृजित​ ​शक्तियों​ ​द्वारा​ ​उद्यम​ ​करना​ ​ही​ ​पुरुषार्थ​

​है।--​ ​महर्षि​ ​पातंजलि।​ ​'महाभारत'​ ​के ​ ​अनुसार​ ​पुरुष​ ​का​ ​पुरुषार्थ​ ​उसके ​ ​व्यवहार​ ​में​ ​ही​

​निहित​ ​होता​ ​है।​ ​आधुनिक​​युग​​के ​​महान​​विचारक​​महर्षि​​अरविन्द​​ज्ञान,​​कर्म​​और​​भक्ति​

​के  त्रिवेणी-संगम को श्रेष्ठ पुरुषार्थ मानते हैं।​

​2. धर्म​

​“धारयति​ ​इति​ ​धर्मः ।”​ ​धर्म​ ​व्यक्ति​ ​और​ ​समाज​ ​के ​ ​नैतिक​ ​एवं​ ​सांस्कृ तिक​ ​दायित्वों​ ​का​

​प्रतिपादन​ ​करता​ ​है।​ ​यह​ ​के वल​ ​व्यक्तिगत​ ​स्तर​ ​तक​ ​सीमित​ ​नहीं ​ ​है,​ ​बल्कि​ ​सामाजिक,​

​सांस्कृ तिक​​और​​समस्त​​वसुधा​​में​​प्राणी​​मात्र​​के ​​लिए​​महत्वपूर्ण​​है।​​यहाँ​​तक​​कि​​वस्तु​​और​

​2​ ​वेदव्यास-महाभारत​



​62​​| Dharma For Life Echoes, V.2, Jan. 2026​

​पदार्थ​​भी​​इससे​​पृथक​​नहीं ​​हैं—उनका​​भी​​एक​​‘धर्म’​​है।​​उत्पत्ति​​और​​नाश​​का​​सिद्धान्त​

​इन​​पर​​भी​​समान​​रूप​​से​​लागू​​होता​​है।​​पुरुष-प्रकृ ति,​​नर-नारायण,​​ऋषि-मुनि,​​राजा-रंक,​

​अमीर-गरीब,​ ​दिन-रात,​ ​सूर्य-चाॅंद,​ ​ग्रह-नक्षत्र​ ​तथा​ ​सृष्टि​ ​के ​ ​कण-कण​ ​में​ ​समान​ ​रूप​ ​से​

​व्याप्त होने के  कारण ही 'धर्म' को पुरुषार्थ चतुष्ठ्य का प्रधान तत्व माना गया है।​

​सृष्टि​ ​के ​ ​प्रारंभ​ ​से​ ​लेकर​​आधुनिक​​समाज​​तक​​समय-समय​​पर​​धर्म​​को​​विविध​​प्रकार​​से​

​परिभाषित​​किया​​गया​​है।​​महाभारत,​​रामायण​​और​​गीता​​में​​धर्म​​की​​सर्वश्रेष्ठता​​प्रतिपादित​

​है।​​संसार​​में​​'धर्म'​​को​​सर्वश्रेष्ठ​​माना​​जाता​​है।(वाल्मीकिय​​रामायण)​​इसी​​में​​(धर्म​​में)​​सत्य​

​की​ ​प्रतिष्ठा​ ​भी​ ​है।​ ​धर्म​ ​से​ ​अर्थ,​ ​काम​ ​और​ ​मोक्ष​​तक​​की​​सिद्धि​​(प्राप्ति)​​होती​​है।​​धर्म​​के ​

​आधार​ ​पर​ ​ही​ ​मनुष्य​ ​और​ ​पशु​ ​में​ ​अन्तर​ ​दिखता​ ​है​ ​अन्यथा​ ​भोजन-भजन,​ ​शयन,​ ​मैथुन​

​आदि​​अनेक​​क्रियाऍं ​​दोनों​​में​​समान​​होती​​हैं।​

​(पशु​​और​​मनुष्य​​में)​​धर्म​​के ​​कारण​​ही​​मनुष्य​

​पशु से श्रेष्ठ माना जाता रहा है।​

​तथाकथित​ ​और​ ​विकृ त​ ​धर्म​ ​सम्प्रदाय-विशेष​

​का​ ​द्योतक​ ​हो​ ​सकता​ ​है,​ ​किं तु​ ​वह​ ​धर्म​ ​का​

​वास्तविक​ ​स्वरूप​ ​नहीं ​ ​है।​ ​विश्व​ ​के ​ ​सभी​ ​धर्मों​ ​का​ ​उद्देश्य​ ​मनुष्यता​ ​की​ ​रक्षा​ ​और​ ​उच्च​

​मानवीय​ ​मूल्यों​ ​की​ ​स्थापना​ ​है।​ ​जड़-चेतन,​ ​पशु-पक्षी​ ​तथा​ ​प्राणी​ ​विशेष​ ​के ​ ​लिए​ ​समान​

​रुपेण​​उपयोगी​​और​​कल्याणकारी​​कार्य​​ही​​धर्म​​का​​प्राण​​तत्व​​है।​​विकृ त​​धर्म​​का​​दुष्प्रभाव​

​ही​​आज​​विश्व​​स्तर​​पर​​राग-द्वेष,​​हिंसा,​​शोषण-अविश्वास​​का​​ही​​प्रभाव​​है​​कि​​यत्र-तत्र-सर्वत्र​

​युद्ध-हिंसा​​का​​बोलबाला​​बढ़ता​​ही​​जा​​रहा​​है।​​विश्वयुद्ध​​का​​बढ़ता​​हुआ​​खतरा​​और​​सुरसा​

​की​ ​तरह​ ​मनुष्यता​ ​पर​ ​हावी​ ​होता​​हुआ​​आतंकवाद​​विकृ त​​धर्म​​की​​ही​​उपज​​है।​​सनातन​

​संस्कृ ति​​का​​श्रेष्ठ​​ग्रंथ​​महाभारत​​का​​एक​​परिवार​​इसलिए​​भी​​टू ट​​कर​​बिखर​​गया​​क्योंकि​

​धर्माचरण​​का​​अभाव​​था।​​धर्मविरुद्ध​​आचरण​​के ​​कारण​​लंके श​​का​​पतन​​हुआ।​​सोने​​की​



​63​​ | पुरुषार्थ चतुष्टय​

​लंका​ ​राख​ ​बन​ ​गयी​ ​और​ ​धर्मयुक्त​ ​आचरण​ ​के ​ ​फलस्वरुप​ ​श्रीराम​ ​मर्यादा​ ​पुरुषोत्तम​

​कहलाए।​ ​उनका​ ​शासन-काल​ ​'रामराज्य'​ ​कहलाया।​ ​यह​ ​भारत​ ​का​ ​राजधर्म​ ​ही​​था​​जहाॅं​

​राजा​ ​प्रजा-हित​ ​में​ ​प्राणप्यारी​ ​प्रिया​ ​का​ ​निर्वासन​

​कर​ ​पुरुषार्थ​ ​की​ ​रक्षा​ ​करते​ ​हुए​ ​धर्म​ ​की​

​पुनर्स्थापना​ ​करता​ ​है।​ ​प्राचीन​ ​भारतीय​ ​साहित्य​

​और​ ​उनमें​ ​वर्णित​ ​पात्र​ ​अपने​ ​धर्मानुकू ल​​आचरण​

​के  लिए विश्व प्रसिद्ध हैं।​

​3. अर्थ​

​अर्थ​ ​पुरुषार्थ​ ​का​ ​दू सरा​ ​महत्वपूर्ण​ ​तत्व​ ​है,​ ​जो​ ​धर्म​ ​से​ ​पृथक​ ​नहीं ​ ​है।​ ​जीवन​​की​​भौतिक​

​आवश्यकताओं​​का​​मूलाधार​​अर्थ​​ही​​है।​​अर्थ​​लोक​​और​​लोकोत्तर​​जीवन​​दोनों​​को​​जोड़ने​

​का​ ​कार्य​ ​करता​ ​है।​ ​इसके ​ ​अभाव​ ​में​ ​पुरुषार्थ​ ​की​ ​परिकल्पना​​भी​​(यहां​​तक​​की​​धर्म​​की​

​भी)​ ​अधूरी​ ​है।​ ​मनुष्याणां​ ​वृति:​ ​अर्थ:।​ ​3​ ​धन​ ​किसी​​व्यक्ति​​विशेष​​का​​नहीं ,​​अपितु​​संपूर्ण​

​राष्ट्र ​ ​का​ ​होता​ ​है​ ​(​​यजुर्वेद​ ​40/1​​)।​ ​अर्थ​ ​का​ ​संचय​ ​(संग्रह)​ ​व्यक्ति,​ ​सामाजिक​ ​तथा​​राष्ट्री य​

​स्तर भी धर्म रक्षार्थ किया जाता रहा है।​

​अधर्मपूर्ण​ ​ढंग​ ​से​ ​अर्जित​ ​धन​ ​व्यक्ति-समाज,​ ​राष्ट्र ​ ​और​ ​लोक-परलोक​ ​सबका​ ​सत्यानाश​

​करता​ ​है।​ ​अतएव​ ​धनार्जन​ ​धर्ममय​ ​होना​ ​आवश्यक​ ​है।​ ​पाप​ ​युक्त​ ​संचित-अर्जित​ ​धन​

​प्रथमत:​ ​हमारे ​ ​मन-मस्तिष्क,​ ​बुद्धि-विचार,​ ​आहार-व्यवहार​ ​को​ ​कलुषित​ ​करता​ ​है।​

​परिणामस्वरूप​ ​मानव​ ​कु पथगामी​ ​होकर​ ​दुर्लभ​ ​मानव​ ​जीवन​ ​को​​नारकीय​​बना​​देता​​है।​

​अधर्म​​के ​​मार्ग​​पर​​चलकर​​अर्जित​​धन​​जिस​​तरह​​प्राप्त​​होता​​है​​उसी​​प्रकार​​जाने​​का​​मार्ग​

​भी​ ​बना​ ​लेता​ ​है।​ ​मानसिक​ ​भोग-विलास,​ ​व्यसन​ ​आपराधिक​ ​कृ त्य,​ ​नशा,​ ​घुड़दौड़​

​विलासपूर्ण​​भव्य-भवन​​निर्माण​​ईंट-पत्थर​​और​​अय्याशी​​में​​चला​​जाएगा।(प्रेमचंद-'गोदान')​

​3​ ​कौटिल्यीय अर्थशास्त्र​



​64​​| Dharma For Life Echoes, V.2, Jan. 2026​

​विद्या,​ ​सोना,​ ​चांदी,​ ​धन-धान्य,​​गृहस्थी​​की​​वस्तुऍं ,​​मित्र​​अर्जन​​जो​​कु छ​​भी​​मानव​​तन​​को​

​प्राप्त​ ​है​ ​वह​ ​सभी​ ​पुरुषार्थयुक्त​ ​धर्माचरण​ ​कर​ ​अर्थ​ ​प्राप्ति​ ​से​ ​ही​ ​सम्बद्ध​ ​है।​ ​अतएव​ ​इस​

​दुर्लभ​ ​धन​ ​का​ ​अर्जन​ ​निश्चितरूपेण​ ​धर्ममय​ ​ही​ ​होना​ ​चाहिए।​ ​-​ ​"​​विद्या​ ​भूमि​ ​हिरण्य​

​पशुधान्य भाण्डोपस्कर मित्रादि नामार्जन मजितस्य विविर्धनमर्थ:।"​

​4. काम​

​काम​ ​पुरुषार्थ​ ​का​ ​तीसरा​ ​तत्व​ ​है।​ ​आयातित​

​संस्कृ ति​ ​में​ ​'काम'​ ​के वल​ ​दै हिक​ ​मिलन​ ​तक​

​सीमित​​माना​​गया​​है,​​परंतु​​सनातन​​संस्कृ ति​​में​

​इसे​ ​मोक्ष​ ​प्राप्ति​ ​का​ ​साधन​ ​भी​ ​माना​ ​गया​ ​है।​

​इसकी​ ​महत्ता​ ​इसी​ ​से​ ​समझी​ ​जा​ ​सकती​ ​है​ ​कि​ ​सनातन​ ​संस्कृ ति​​में​​इसके ​​भी​​देवता​​हैं।​

​यह​ ​कामतत्व​ ​ही​ ​है​ ​जिसे​ ​उर्ध्वमुखी​ ​कर​ ​व्यक्ति​ ​नर​ ​से​ ​नारायण​ ​बन​ ​सकता​ ​है।​ ​प्राचीन​

​भारतीय​​साहित्य​​में​​इस​​बात​​का​​उल्लेख​​है​​कि​​परमात्मा​​ने​​कामना​​की​​कि​​एक​​से​​बहुत​

​हो​ ​जाऍं ।(एकोहं​ ​बहुस्याम)​ ​सनातन​ ​विचारधारा​ ​में​ ​समग्र​ ​वसुधा​ ​के ​ ​सृजनकर्त्ता,​ ​अखिल​

​ब्रह्मांड​​के ​​रचयिता​​ब्रह्मा​​जी​​ही​​हैं।​​उन्हीं ​​की​​कामना​​से​​(काम​​तत्व)​​संसार​​का​​सृजन​​हुआ​

​है।​

​पौराणिक​ ​साहित्य​ ​में​ ​इस​ ​बात​ ​का​ ​उल्लेख​ ​है​ ​कि​ ​सृष्टि​ ​निर्माण​ ​में​ ​सर्वप्रथम​​काम​​की​​ही​

​उत्पत्ति​ ​हुई।​ ​"​​कामस्तदग्रे​ ​समवर्त्तताधि​ ​"--ऋग्वेद​ ​10.129.4​ ​पुरुष-प्रकृ ति,​ ​जड़-चेतन,​

​पशु-पक्षी,​ ​सुर-असुर,​ ​यक्ष-गंधर्व,​ ​ऋषि-मुनि​ ​के ​ ​साथ​ ​प्राणी​​मात्र​​में​​सामान्य​​रूप​​से​​काम​

​चेतना​ ​प्रवाहित​ ​होती​ ​रहती​ ​है।​​काम​​की​​अनेक​​परिभाषाओं​​को​​संक्षिप्तता​​और​​समग्रता​

​में​ ​समेटते​ ​हुए​ ​कहा​ ​जा​ ​सकता​ ​है​ ​कि​ ​मन,​ ​वचन​ ​और​​कर्म​​के ​​साथ-साथ​​ज्ञानेंद्रियों​​और​

​कर्मेंद्रियों​ ​द्वारा​ ​जो​ ​सुख​ ​और​ ​आनंद​ ​की​ ​अनुभूति​ ​प्राणी​ ​मात्र​ ​को​ ​होती​ ​है​ ​उसे​ ​काम​ ​की​



​65​​ | पुरुषार्थ चतुष्टय​

​संज्ञा​​दी​​जा​​सकती​​है।​​'काम'​​मन​​की​​वह​​प्रबल​​इच्छा​​(या​​आवेग​

​भी) है जिसकी सृष्टि के  सृजन में भी महत्वपूर्ण भूमिका है।​

​महर्षि​​वात्स्यायन​​ने​​'कामसूत्र'​​में​​काम​​का​​सुस्पष्ट​​विवेचन​​किया​

​है।​ ​काम​ ​चेतना​ ​भक्ति-प्रेम,​ ​पारिवारिक​ ​जीवन,​ ​साहित्य,​ ​कला,​

​संगीत​ ​आदि​ ​क्षेत्रों​ ​में​ ​भी​ ​व्याप्त​ ​रहती​ ​है।​ ​विकृ त​ ​काम​ ​चेतना​

​पतन​ ​की​ ​ओर​ ​ले​ ​जाती​ ​है,​ ​जबकि​ ​पवित्र​ ​काम​ ​चेतना​ ​सृजन,​

​सौंदर्य​ ​और​ ​शक्ति​ ​का​ ​आधार​ ​है।​ ​श्रीराम​ ​और​ ​श्रीकृ ष्ण​ ​जैसे​

​महापुरुषों​ ​ने​ ​काम-चेतना​ ​को​ ​सामाजिक,​ ​धार्मिक,​ ​और​​सांस्कृ तिक​​स्वीकृ ति​​प्रदान​​की।​

​'सुरसा'​ ​की​ ​उद्धाम​ ​कामवासना​ ​इसका​ ​उत्तम​ ​उदाहरण​ ​है।​ ​राजा-प्रजा​ ​के ​ ​साथ​ ​वैभव,​

​अत्याचार​ ​की​ ​लंका​​का​​नाश​​वासना​​का​​ही​​प्रतिफल​​है।​​धर्म​​विरुद्ध​​काम,​​मोह,​​वासना,​

​पाप​ ​तथा​ ​भोगवादी​ ​दृष्टि​​पुरुषार्थ​​प्राप्ति​​और​​जीवन​​का​​ध्येय​​नहीं ​​है।​​काम​​की​​भोगवादी​

​दृष्टि​ ​व्यक्ति​ ​तथा​ ​समाज​ ​की​ ​दशा​ ​और​ ​दिशा​ ​को​ ​विघटन​ ​की​ ​ओर​ ​ले​ ​जाती​ ​है।​ ​अतएव​

​प्रत्येक सभ्य व्यक्ति और समाज तथा राष्ट्र  को इसका तिरस्कार करना चाहिए।​

​5. मोक्ष​

​मोक्ष​​पुरुषार्थ​​का​​अंतिम​​और​​परम​​उद्देश्य​​है।​​जीवन​​का​​प्रारंभ​​धर्म​​से​​होकर​​मोक्ष-प्राप्ति​

​में​​पूर्णता​​को​​प्राप्त​​करता​​है।​​विभिन्न​​दर्शन​​अनुसार​​-​​न्याय​​में​​दुः  ख​​नाश,​​सांख्य​​में​​त्रिविध​

​ताप​ ​का​ ​नाश,​ ​चार्वाक​ ​में​ ​पुण्य-पाप​ ​से​ ​मुक्ति,​ ​उपनिषदों​​में​​परम​​आनंद​​की​​प्राप्ति​​और​

​आधुनिक​​दृष्टि​​में​​मृत्यु​​के ​​बाद​​की​​अवस्था​​ही​​मोक्ष​​है।​​यह​​जीवन-मृत्यु​​की​​शाश्वत​​यात्रा​​से​

​ऊपर​ ​उठकर​ ​परम​ ​तत्व​ ​से​ ​मिलन​ ​और​ ​आत्मा-परमात्मा​ ​का​ ​एकाकार​ ​होना​ ​है।​ ​"​​यत्र​

​नन्य:​ ​पश्यन्ति​​नन्य:​​शृणोति"​ ​4​ ​दू सरी​​शब्दावली​​में​​बुद्धि,​​अहंकार​​और​​मोहादि​​से​​उठने​

​का​ ​भाव​ ​ही​ ​मोक्ष​ ​है।​ ​("यदा​ ​ते​ ​मोह​ ​क्लिक​ ​बुद्धिव्याति​ ​तरिष्यति"--​ ​भगवद्गीता।​ ​2.25)​

​4​ ​वृहदारण्यक उपनिषद् ​



​66​​| Dharma For Life Echoes, V.2, Jan. 2026​

​हमारे ​ ​ऋषि​ ​मुनियों​ ​और​ ​पूर्वजों​ ​ने​ ​प्राचीन​ ​काल​ ​से​ ​लेकर​ ​अद्यतन​ ​हिमालय​ ​की​ ​पवित्र​

​गुफाओं​ ​में​ ​जाकर​ ​वर्षों​ ​तक​ ​तपस्या​ ​कर​ ​मोक्ष​ ​प्राप्ति​ ​की​ ​साधना​ ​की​ ​है।​ ​आज​ ​भी​ ​सिद्ध​

​पुरुष​ ​और​ ​योगी​ ​भौतिक​ ​जगत​ ​से​ ​सुदू र​ ​पर्वतों​ ​और​ ​गुफाओं​ ​में​​साधनारत​​हैं​​और​​दुर्लभ​

​मानव​​योनि​​पाकर​​मोक्ष​​प्राप्ति​​के ​​लिए​​प्रयत्नशील​​हैं।​​मोक्ष​​जीवन​​से​​पलायन​​नहीं ,​​बल्कि​

​लौकिक जीवन जीते हुए भी प्राप्त किया जा सकता है।​

​Conclusion (निष्कर्ष)​

​धर्म,​ ​अर्थ,​ ​काम​ ​और​ ​मोक्ष—चारों​ ​पुरुषार्थ​

​मानव​ ​जीवन​ ​के ​ ​अभिन्न​ ​और​ ​परस्पर​ ​संबद्ध​

​तत्व​ ​हैं।​ ​धर्मयुक्त​ ​आचरण,​ ​धर्मसंगत​

​अर्थ-साधना,​ ​पवित्र​ ​काम​ ​और​ ​मोक्ष​ ​की​

​साधना​ ​से​ ​ही​ ​जीवन​ ​का​ ​वास्तविक​ ​पुरुषार्थ​ ​सिद्ध​ ​होता​ ​है।​ ​धर्म,​ ​ज्ञान​ ​और​ ​आचरण​ ​का​

​त्रिवेणी​​संगम​​मानव​​जीवन​​का​​पाथेय​​है।​​यह​​विश्वव्यापी​​सनातन​​संस्कृ ति​​का​​धर्म​​ही​​है​​जो​

​पशुता​ ​से​ ​मनुष्यता​ ​की​ ​ओर​ ​ले​ ​जाता​ ​है।​ ​अंधकार​ ​से​​प्रकाश​​की​​यात्रा​​कराता​​हुआ​​जड़​

​वस्तु​ ​में​ ​भी​ ​चैतन्य​​के ​​दर्शन​​कराता​​है।​​आज​​के ​​भौतिक​​युग​​में​​भी​​ये​​मूल्य​​प्रासंगिक​​हैं।​

​इनके ​​पालन​​से​​समाज,​​राष्ट्र ​​और​​मानव​​जीवन​​में​​संतुलन​​और​​पूर्णता​​प्राप्त​​की​​जा​​सकती​

​है।​​यदि​​इन्हें​​उच्च​​मानवीय​​मूल्यों​​और​​श्रेष्ठ​​जीवन​​शैली​​से​​जोड़कर​​आगे​​बढ़ाया​​जाए,​​तो​

​एक​​ऐसा​​विश्व​​सृजित​​हो​​सकता​​है​​जहाँ​​कोई​​अधार्मिक,​​अर्थहीन​​और​​ऊर्ध्वमुखी​​कामना​

​से वंचित न रहे। यही विश्व संस्कृ ति की मोक्ष प्राप्ति होगी।​


